LA LITTERATURE ET LA RELIGION : UNE ETUDE DE REECRITURE BIBLIQUE CHEZ
PAUL CLAUDEL, ANDRE GIDE ET ALBERT CAMUS

Odo, Victor Okwudili
School of General Studies (French Unit),
Michael Okpara University of Agriculture, Umudike

08063376261

victorokwy@gmail.com

et
Onuko, Theodora
Department of Modern European Languages
Nnamdi Azikiwe University, Awka

07037233240

t.onuko@unizik.edu.ng

RESUME

Cette communication vise a étudier la relation intertextuelle entre des ceuvres fictionnelles de trois auteurs francais
et la Bible. Il s’agit de montrer, en s’appuyant sur les catégories de Gérard Genette, comment la Bible est réécrite
par Paul Claudel, André Gide, et Albert Camus. Le degré de I’hypertextualité dans les ceuvres étudiées va d’une
réécriture massive a ’emploi des citations implicites. Chacun des textes fictionnels est aussi en relation
paratextuelle avec le récit biblique : ce sont des textes narratifs ou dramatiques dont le titre déja fait allusion aux
Ecritures. On examine trois formes du rapport au texte biblique et au christianisme : 1’un est celui d’un fervent
catholique, le deuxiéme celui d’un incroyant d’une église protestante et le troisiéme celui d’un incroyant d’église
catholique. La Bible réécrite par Claudel met en scéne un christianisme affirmatif alors que les réécritures de Gide
et de Camus sont au contraire de la religion chrétienne.

Mots-clés: Paul Claudel, André Gide, Albert Camus, intertextualité, Bible, Gérard Genette

INTRODUCTION

Cette recherche moderne sur la littérature fait une grande place a I’intertextualité ou aux relations textuelles : que
la littérature soit construite a partir de littérature est une idée répandue dans la critique moderne. Le principe de
I’étude intertextuelle est que les textes littéraires n’acquicrent leur signification que lorsque 1’on les situe dans un
champ littéraire et culturel, ¢’est-a-dire par rapport a d’autres textes et a d’autres systémes designificationl. La
recherche porte sur des ceuvres littéraires qui font appel a plusieurs textes et sont traversés par d’autres textes.
Dans notre étude, il s’agit d’examiner la relation intertextuelle entre des ceuvres fictionnelles de trois auteurs
francgais et la Bible.

Petite histoire des auteurs

Pour ce qui est des auteurs et des ceuvres choisies, on a opéré une sélection : on étudie Albert Camus (1913-1960),
André Gide (1869-1951) et Paul Claudel (1868-1955). Tout en étant des auteurs majeurs, lus et joués dans le
monde entier2, ce sont des auteurs investis par la lecture de la Bible. Nombreux sont les auteurs du XXe siecle
qui s’inspirent du livre saint des chrétiens et des juifs. Nous aurions pu également choisir par exemple : Jules
Supervielle, Charles Péguy, Paul Valéry, Jean Grosjean, Michel Tournier, Eric-Emmanuel Schmitt, pour ne citer
que quelques-uns d’entre eux. Le choix de Claudel, de Gide et de Camus se justifie par le fait que ces auteurs se
situent différemment face au texte biblique. L’un est un fervent catholique, le deuxiéme un incroyant d’église
protestante et le troisiéme un incroyant d’église catholique. Ainsi ont-ils des rapports contrastés au texte biblique.
Un auteur qui fait référence a la Bible est aussi un lecteur du récit biblique. Il va de soi qu’un protestant ne lit pas
la Bible de la méme maniére qu’un catholique. On va montrer que les valeurs et les préférences de ces auteurs
marquent leurs relectures et leurs réécritures bibliques.

L’ceuvre de Claudel présente une différence considérable par rapport a celle de Gide et de Camus. Claudel est
sans doute I’écrivain catholique frangais le plus important du XXe siecle. Il a consacré les vingt derniéres années
de sa vie a I’étude de la Bible, et les citations bibliques sont trés présentes dans son ceuvre. D’abord, 1’auteur écrit
ses pieces en versets qui imitent ceux de la Bible. En plus du grand nombre de citations implicites, I’ceuvre
comprend des allusions explicites sous forme de lectures de la Bible et des textes liturgiques. Ainsi 1’écriture
claudélienne se méle-t-elle a celle de la Bible, d’ou ce fameux souffle biblique de I’auteur. De méme, ce qui
caractérise les emprunts bibliques de Claudel est leur fonction essentielle, le fait qu’ils ne mettent pas en scéne
des détails du christianisme (qui témoignent souvent de la culture des différentes époques historiques de la Bible),
mais les themes capitaux de la Bible et des vérités spirituelles de la religion chrétienne : la Résurrection, la
Rédemption, le sacrifice du Christ, le péché. Claudel vise a représenter ce qui est au cceur du message de la Bible.

163


mailto:victorokwy@gmail.com

Quant a sa vie, on sait qu’aprés sa conversion (en 1887), il a été attiré par la vie monastique, mais sa retraite au
monastere de Ligugé a été un échec. S’il a choisi d’étre diplomate et écrivain, il 1’a regretté. Dans les cercles
diplomatiques et littéraires, il devait se sentir étranger. De méme, ses protagonistes souffrent, de facon récurrente,
du sentiment de se sentir étrangers a ce monde au bord de la déchristianisation : ils ont hate d’aller au-dela du
monde matériel et de prendre en méme temps la défense de la société chrétienne. De fagon générale, les références
bibliques les plus importantes pour Claudel sont 1’ Apocalypse, les livres prophétiques et les psaumes.

Gide a regu une éducation calviniste marquée par la lecture individuelle de la Bible. Nombreuses sont les situations
ou le lecteur protestant de son ceuvre reconnait soit une critique, soit une défense de certaines caractéristiques de
la religion réformée. Ce que I’auteur s’oppose n’est pas le christianisme en soi, mais I’interprétation que certains
en font. Son ceuvre remet notamment en question une éducation religieuse qui ne tient pas compte du
développement individuel et personnel de I’homme. D’autre part, Gide semble valoriser certaines notions propres
au protestantisme : le rapport direct et aisé de I’lhomme avec Dieu, ainsi que la sincérité et I’honnéteté envers les
autres et soi-méme. Dans I’imaginaire gidien, ’homme a souvent une mauvaise conscience et éprouve des
scrupules ; pour y remédier, il se confesse. La confession est une sorte de communication entre Dieu et ’homme
mais aussi une forme d’introspection par excellence qui caractérise le mieux 1’écriture gidienne. Pour Gide, les
récits bibliques les plus importants sont les histoires masculines de 1’Ancien Testament, comme celle de Sail et
de David, par le biais desquelles il arrive a traiter le théme de I’homosexualité ainsi que les problémes du moi. La
préférence homosexuelle et 1’écriture du moi constituent le fil rouge de 1’écriture gidienne et commandent en
méme temps les réécritures bibliques de ’auteur. On ne trouve pas les grands thémes de 1’Evangile, tel que
I’amour du prochain, le mystére de la pauvreté, ou la valorisation de I’enfance dans I’ceuvre gidienne car, 1’auteur
ne conserve du texte biblique que ce qu’il veut entendre. De ces trois auteurs, c’est Camus, non-croyant,
agnostique, qui a le rapport le plus distant a la Bible. Son ceuvre pose cependant la question de savoir comment
étre juste dans un monde sans Dieu. Sa réflexion passe aussi par un recours a la Bible. C’est dans un monde qui
refuse le surnaturel et qui aspire uniquement a ce qui est rationnel que vivent les personnages de ses ceuvres.
L’ceuvre témoigne d’une certaine religion : la religion est vue comme un phénoméne qui n’arrive pas a résoudre
le probléme d’une maniére pacifique. Néanmoins, la pensée de Camus est traversée par un questionnement
profond sur le sacré4, qui se réalise entre autres par une méditation sur le mystére de la vie et par la recherche du
bien et du mal dans un monde absurde. Ce qui manque a Camus et a Gide, ¢’est la compréhension du mystére
pascal, c’est-a-dire le mystere de la résurrection. Seul Claudel se montre attentif au sens spirituel du texte biblique.
Pour Gide et Camus, la Bible est surtout un livre de morale. Dans la partie Il de notre travail, on présentera plus
en détail les auteurs et leurs relations particuliéres a la Bible et au christianisme.

RELATIONS TEXTUELLES

Notre objectif est de présenter la théorie de ’intertextualité dans ce travail. On introduit les diverses interprétations
du concept d’intertextualité qui visent toutes la présence d’un texte antérieur reflété dans un autre texte mais
I’appellent et 1’approchent de maniéeres différentes. On tient de répondre a la question de savoir comment se
distinguent entre elles a priori les conceptions de Julia Kristeva, de Gérard Genette ainsi que celles de Kiril
Taranovsky sur le rapport intertextuel des textes littéraires.

Cet article sert aussi a introduire quelques caractéristiques de I’intertextualité biblique. Avant de définir et
d’aborder les notions telles que I’intertextualité de Kristeva, la transtextualité et I’hypertextualité de Genette ainsi
que la subtextualité de Taranovsky, ily a lieu de présenter et de préciser la notion de texte. Celle-ci a, d’une certaine
maniere, remplacé celle de littérature dans les années 1960, c’est-a-dire a 1’époque ou le structuralisme a vu le
jour en France. Depuis, la littérature se trouve en effet concurrencée par d’autres systemes de signification parmi
lesquels elle n’a pas de place privilégiée. Le travail de chercheurs comme Roland Barthes, Jacques Derrida,
Jacques Lacan, Michel Foucault, Gilles Deleuze a amené la modification de la notion de littérature et la
valorisation de 1’opposition texte versus ceuvre.

A I’heure actuelle, le texte en est venu & signifier toutes les pratiques signifiantes, de la musique jusqu’a la mode.
Barthes, par exemple, a commencé a analyser la mode de la méme maniére que les ceuvres classiques. Comme le
constate Laura Leraillez dans un article sur Kristeva, 1’anthropologie, la philosophie, la psychanalyse, la
sociologie, la linguistique et la sémiotique sont toutes intéressées par des systemes de signification dont I’homme
se sert pour symboliser, communiquer et parler de sa culture(46). En effet, étymologiquement, « texte » veut dire
« tissu » ; « trame ». Que les textes polysémiques et pluriels aient pris la place occupée traditionnellement par les
ceuvres closes ou classiques dans les études de littérature et que le texte soit devenu « un espace situé hors des
limites de I’expression et de la représentation, un domaine linguistique illimité ou se produit perpétuellement le
sens », les réécritures bibliques de Gide, Claudel et Camus en sont la preuve aussi, car elles consistent a relier et
a faire dialoguer les mythes et les récits bibliques avec la culture de leur époque.

164



Intertextualité, transtextualité

C’est I’étude de Bakhtine, intitulée La Poétique de Dostoievski, parue en 1963, sur le roman polyphonique de
Dostoievski, qui ouvre d’une certaine fagon le texte au contexte intertextuel en critiquant « le récit monologique
traditionnel, dans lequel triomphe la seule voix de I’auteur, et en se concentrant sur le dialogisme — a savoir, la
coexistence, au sein d’un méme texte, de discours trés divers » (49). Six ans plus tard, en 1969, Julia Kristeva
emploie le terme d’intertextualité pour la premiére fois dans son essai sur Bakhtine « Le mot, le dialogue et le
roman ». Tout en suivant la pensée de Bakhtine, Kristeva définit 1’intertextualité comme un processus dynamique
entre I’auteur, le récepteur et le contexte culturel (51). Dans La Révolution du langage poétique, paru en 1974,
Kristeva affiche sa définition en déterminant « le terme d’intertextualité comme la transposition d’un ou de
plusieurs systemes de signes en un autre »(52). En résumé, I’intertextualité de Kristeva n’a pas vraiment grand-
chose a voir avec le rapport entre des textes individuels, mais son objectif est plutét de montrer comment la
littérature est créée et comment elle se constitue parmi des univers pluriels et hétérogénes. Ainsi, lorsqu’on dit
qu’un texte individuel est intertextuel, cela ne veut pas dire uniquement que ce texte est joint a un autre a travers
des traces concrétes, au contraire, cela signifie que toute ceuvre se constitue

a travers les autres. Selon Kristeva, le processus de lecture a plus d’importance que le processus d’écriture de
I’auteur dans la création de liens et de rapports entre une ceuvre et d’autres qui ’ont précédée ou suivie. Par
conséquent, dans une étude intertextuelle, ce n’est pas I’intention seule de 1’auteur qui compte, ce sont également
les perceptions parle lecteur des traces d’autres textes. L’intérét de toute recherche intertextuelle est d’étudier
comment la cohabitation des textes produit de nouvelles significations.

Pour appliquer la notion d’intertextualité de Kristeva a ’analyse textuelle, les travaux de chercheurs tels que
Gérard Genette, Kiril Taranovsky et Michael Riffaterre ont apporté une contribution importante. La notion
genettienne de transtextualité en est un exemple par excellence. Dans Palimpsestes — La Littérature au second
degreé, ’auteur définit la transtextualité, ou transcendance textuelle du texte, par tout ce qui met un texte en
relation, manifeste ou secréte, avec d’autres textes. La transtextualité est donc selon lui un terme général qui
englobe toutes sortes de relations textuelles ou« 1’on voit un texte se superposer a un autre qu’il ne dissimule pas
mais laisse voir par Julia Kristeva, La Révolution du langage poétique (59).Ce n’est pas nécessaire pas employer
le terme d’intertextualité lorsqu’il est question de 1’étude génétique ou d’étude des influences. Kristeva souligne
aussi I’importance de cette distinction. A 1’heure actuelle, on est conscient du fait que la littérature se fait de
littérature, et que I’originalité de I’ceuvre n’est pas le résultat de son indépendance. L’intertextualité est un
phénoméne accepté et inévitable. Pekka Pesonen, chercheur finlandais, spécialiste de la littérature russe, signale
a ce syjet qu’en tant qu’intertextuel, le texte moderniste donne la possibilité a plusieurs types d’approches
idéologiques. Tout texte contient des références a son contexte culturel, méme a travers la négation : il est possible
que I’ceuvre soit née pour critiquer untexte ou un style précédents, mais cela n’empéche qu’elle ait un lien
intertextuel avec I’objet critiqué. Le terme paléographique palimpseste sert de métaphore des relationstextuelles
dans son ceuvre. La transtextualité genettienne se subdivise en cing catégories dans un ordre « approximativement
croissant d’abstraction »(60). Les différents types de relations transtextuelles sont les suivants : inter-, para-,
méta-, archi- et hypertextualité. Ilapparait donc que ’intertextualité, explorée et nommée en premier par Julia
Kristeva, est« seulement » une sous-catégorie dans le systéme de transtextualit¢é de Genette. D’ailleurs, la
signification de ce fameux terme d’intertextualité lancé par Kristeva n’est pas tout a fait la méme chez Genette.
Genette définit /’intertextualité « d’une maniére sans doute restrictive, par une relation de coprésence entre deux
ou plusieurs textes, c’est-a-dire, par la présence effective d’un texte dans un autre » (61). Les pratiques de la
citation (un emprunt trés explicite et littéral avec guillemets, avec ou sans référence précise), du plagiat (un
emprunt moins explicite et moins canonique, non déclaré mais encore littéral) et de 1’allusion (un énoncé dont la
pleine intelligence suppose la perception d’un rapport entre lui et un autre auquel elle renvoie) sont en effet pour
lui des exemples de I’intertextualité par excellence, puisqu’elles témoignent de la présence locale d’un texte dans
un autre. Genette qui développe ’emploi des pratiques textuelles qui unissent deux textes ne s’intéresse pas a la
transcendance qui unit le texte a la réalité extratextuelle, c’est-a-dire, a la capacité qu’a la littérature de joindre
(par le biais des allusions, de la citation et du plagiat) des phénomenes et des choses de la vie réelle dans 1’univers
fictionnel d’une ceuvre. Il n’a pas pour but de montrer que 1’auteur qui se sert des intertextes bibliques réfléchit
sur le christianisme. Quant & nous, nous partons de I’hypothése que les pratiques intertextuelles sont un bon moyen
pour ’auteur d’introduire dans son texte des phénoménes littéraires, historiques ou actuels de son époque. Dans
cette étude, nous envisageons les allusions bibliques comme une porte qui donne accés a 1’étude des histoires de
la Bible et a quelques aspects du christianisme par le biais de la littérature profane.

En ce qui concerne les approches des relations textuelles de Kristeva d’une part et de Genette de I’autre, on peut
constater que la premiére rattache étroitement Gérard Genette, Palimpsestes — La Littérature au second degré(
556).Le palimpseste (lat. palimpsestus, gr. palimpséstos) est selon la définition du Petit Robert « un parchemin
manuscrit dont on a effacé la premiére écriture pour pouvoir écrire un nouveau texte ».

165



L’intertextualité aux questions de construction de significations langagiéres, a la théorisé méiotique des signes et
du sens et a la sémiosis des unités signifiantes du texte, alors que le second propose une approche pragmatique
qui lie I'intertextualité a ’apoétique des textes et fournit une méthode d’analyse littéraire concréte pour étudier la
littérature au second degré. Pour saisir les références plus discrétes, et plus fines, quine relevent pas de
I’hypertextualité au sens genettien, nous aurons également recours a la these de Tuomo Lahdelma qui est une
étude minutieuse des différentes techniques de I’allusion. Bref, nous tichons de montrer que diverses références
bibliques, qui se produisent sous formes d’allusions plus ou moins implicites ou qui relévent de la réécriture plus
manifeste, permettent en effet a I’auteur de construire un dialogue avec les récits de la Bible et avec la tradition
chrétienne.

Para-, méta- et architextualité Seuils, autre ccuvre critique de Genette qu’on a citée dans 1’introduction, poursuit
la réflexion engagée par I’auteur dans Palimpsestes sur les relations textuelles en se concentrant principalement
sur le second type de transcendance textuelle qu’il nomme paratextualité. On a défini ce type de relation textuelle
dans I’introduction. Et on a également montré que les paratextes, publics et privés, ont un réle dans I’ interprétation
des textes. Si I’ceuvre fictionnelle porte un titre qui renvoie a la Bible et que le lecteur s’en rende compte, cela
peut d’emblée guider la compréhension du texte ainsi que son interprétation. L une des fonctions des paratextes
est effectivement de dévoiler la nature hypertextuelle de 1’ceuvre. Lorsque 1’auteur donne un nom biblique a son
ceuvre de fiction, comme Bethsabé, ou Le Repos du septieéme jour, cela signifie que ces ouvrages prennent appui
sur un autre texte. Comme nous venons de le préciser dans 1’introduction, on a effectivement choisi pour cette
étude des ceuvres littéraires, dramatiques ou narratives, dont déja le titre laisse suggérer le lien avec les histoires
de la Bible.La métatextualité est la relation de commentaire et de critique. 11 s’agit de cas ou le texte ultérieur
parle du texte antérieur (précédent). Ainsi toute la critique textuelle entre-t-elle dans la catégorie de la
métatextualité. Le texte méme qu’on ecrit ici(64) Tuomo Lahdelma, Vapahtajaa etsiméssa. Evankeliumit Endre
Adyn lyriikan subtekstind vuoteen 1908,Jyvaskyla, Jyvaskylan yliopisto, 1986. Le titre de la thése de Lahdelma
pourrait se traduire en francais par “A la recherche du Sauveur” est en relation métatextuelle avec les ceuvres de
Gide, de Claudel et de Camus, prises en analyse dans cette étude. D’autre part, une ccuvre de fiction peut aussi
avoir une relation métatextuelle, donc critique, avec un autre texte, fictionnel ou réel. Les ceuvres de Camus et de
Gide fonctionnent aussi comme des métatextes de la Bible, car elles se montrent critiques & son égard, du moins
a I’interprétation canonisée de la Bible, comme nous allons le voir dans nos analyses.

Quant a I’architextualité, c’est cette relation textuelle que met en place le titre générique sur la page de titre d’un
ouvrage littéraire. Les indications génériques « Roman »,« Récit », « Poémes » indiquent donc la relation
architextuelle. Ce type de relation transtextuelle comprend ’ensemble des catégories générales — types de
discours, modes d’énonciation, genres littéraires, etc. — dont reléve chaque texte singulier. Selon Genette,« la
perception générique oriente et détermine dans une large mesure 1> “horizon d’attente” du lecteur, et donc la
réception de I’ceuvre ». Lorsque le lecteur lit un livre qui porte I’indication « roman », il s’attend effectivement a
retrouver des stéréotypes romanesques : les personnages, la narration et ’intrigue. D’autre part, Genette signale
que la détermination du statut générique d’un texte est plus I’affaire du lecteur, du critique, du public que celle du
texte. Les différents lecteurs du texte peuvent récuser le statut revendiqué par voie de paratexte.

L’architextualité de Genette se rapproche de la conception des conventions d’écriture de Northrop Frye. Selon ce
dernier, ce sont les conventions d’écriture et le canon littéraire qui unifient les textes littéraires. Son travail a
permis de prendre conscience du fait que certains traits universels sont toujours présents dans la littérature. Frye
estime par exemple que chaque genre littéraire posséde sa maniére spécifique de produire la représentation
existentielle. Ainsi, toutes les tragédies se ressemblent-t-elles plus ou moins ; un écrivain mythologique se profile
par rapport aux autres puisqu’il est censé reprendre des schémas, par exemple, mythiques dans son ceuvre, afin
d’écrire des romans mythologiques.

L’auteur qui réécrit des versets de la Bible est souvent également influencé par le genre de 1’histoire de la Bible
qu’il reprend. Pour illustrer ces idées, on doit tenir compte d’un exemple de

Bethsabé de Gide. Quand le David gidien prie, sa priére renvoie a celle de David dans la Bible, et a d’autres
prieres figurant par exemple dans le livre des Psaumes. La ressemblance n’est pas seulement due aux références
bibliques, mais se manifeste aussi pour la simple raison que toutes les priéres se ressemblent par leur forme : elles
partagent, par exemple, 1’usage fréquent des verbes a I’impératif. De méme, 1’analyse de L ’Annonce faite a Marie
montre que la piéce de Claudel ne contient pas seulement des allusions bibliques, mais est aussi en relation
architextuelle avec le récit des saints : le parcours du protagoniste, ses pensées, ainsi que sa capacité de produire
un miracle font d’elle une sainte.

166



Transpositions formelles

Les transpositions formelles visent & réduire ou a augmenter un texte littéraire. Genette fait marquer qu’une ceuvre
ne peut étre ni réduite ni agrandie sans subir d’autres modifications plus essentielles, car « nul ne peut se flatter
d’allonger un texte sans y ajouter du texte, et donc du sens »Reste que, pour la plupart des transpositions formelles
(traduction, résumé, versification), les modifications sémantiques sont généralement « involontaires et subies, de
I’ordre de I’effet pervers plutot que de la visée intentionnelle » (83). En fait, un traducteur ou I’auteur d’un résumé
ne se propose pas en général de modifier le contenu de ’hypotexte. Dans les diverses formes d’augmentation en
revanche, ou dans la transfocalisation, la visée apparait plus complexe : raconter « la méme histoire » selon un
autre point de vue modifie automatiquement aussi la résonance psychologique. C’est ce qui se passe trés souvent
dans les réécritures des histoires de la Bible par Gide, puisque I’auteur a tendance a valoriser le point de vue des
protagonistes bibliques que les narrateurs bibliques ne décrivent souvent que de 1’extérieur (pour renforcer la
portée universelle des histoires de la Bible). Ces transformations formelles liées a la narration nous intéressent
particulierement. Dans Bethsabé, le point de vue est par exemple celui de David, contrairement a la version de la
Bible ou le récit est hétérodiégétique. Quant a notre analyse, la substitution de point de vue est a concevoir non
seulement au sens technique(focalisation narrative), mais aussi au sens thématique et diégétique : par exemple
Alissa ,protagoniste de La Porte étroite, qui prend au pied de la lettre les histoires de la Bible. D’aprés Genette,
le roman Gaspard, Melchior et Balthazar de Michel Tournier reléve de I’augmentation généralisée, combinaison
de I’extension thématique et de ’expansion stylistique. La part de 1’extension, augmentation thématique par
addition massive, consiste en la représentation du quatrieme mage Taor, dont I’hypotexte ne nous dit rien. Et la
part de 1’expansion, procédé consistant & doubler ou a tripler la longueur de chaque page de I’hypotexte, est
représentée par 1’évocation du régne d’Hérode, et par la biographie prétée a chacun des quatre rois. Tournier
invente toute une histoire autour des destins de ces quatre rois, qui sont anonymes dans I’Evangile selon Matthieu.
11 s’attarde dans les questions qui les hantent tous et dont la réponse va se cristalliser dans la rencontre avec Jésus.
Selon la conception de Gérard Genette, la visée de la transfocalisation est de modifier le point de vue narratif,
c’est-a-dire la focalisation du récit.

Genette signale qu’elles relévent au moins partiellement, « de la transposition au sens le plus fort, ou transposition
(ouvertement) thématique. S’identifie aux personnages bibliques de fagon a finir par adopter leur point de vue, ce
qui n’est pas sans créer des confusions. Il lui arrive de se situer a la place des anciens Hébreux qui n’ont pas réussi
a atteindre de leur vivant la terre que Dieu leur avait promise. La transvocalisation est aussi une transposition
formelle. Elle consiste a donner la parole & une personne qui ne 1’a pas dans ’hypotexte (86). Dans Bethsabé de
Gide, la parole est donnée plusieurs fois a Joab, le chef de ’armée du roi, contrairement au récit biblique de la
faute de David.

De méme, la transformation générique de I’hypotexte nous parait une transposition formelle par excellence. Nous
nous poserons la question de savoir par quels moyens 1’auteur est parvenu ou non par exemple a dramatiser le
texte sacré. Cette question ‘impose lorsqu’on étudie la réécriture biblique de Claudel, qui transforme trés souvent
le texte sacré en un drame (87). Si le texte sacré use de techniques narratives ou descriptives, la transposition au
théatre ne va pas de soi. Quand le texte sacré emprunte lui-méme des voies dialogiques, ce qui est assez
fréquemment le cas, il est clair que ’opération pose moins de difficultés. La Bible n'a en effet cessé de faire
dialoguer Yahve et Israél, Jésus et ses disciples ou les foules qui les accompagnent.

CONCLUSION

L’analyse des ceuvres de Claudel, de Gide et de Camus, qui sont toutes en relation paratextuelle avec la Bible,
nous a montré que chacun de nos auteurs se rapporte a un texte, a un personnage, a un événement de la Bible ou
a un probléme traité dans un passage de 1’Ancien ou du Nouveau Testament. De maniére générale, 1’emploi du
matériau biblique par ces auteurs comprend un grand nombre d’emprunts bibliques non signalés, autrement dit,
les répliques, les pensées, les comportements des personnages, etc. évoquent de multiples versets bibliques
appartenant a différents passages de la Bible et pas seulement a celui qui se trouve plus précisément au coeur de
la réécriture de ’auteur. Par exemple, si I’intertexte principal de La Chute est le récit de saint Jean-Baptiste, cela
n’empéche pas que I’ceuvre contienne de nombreuses allusions renvoyant a d’autres passages de la Bible,
notamment a la Genese, et a la pensée de saint Paul.

Si I’on cherche des textes littéraires qui correspondent « parfaitement », ¢’est-a dire de maniére exemplaire, aux
critéres et aux conditions imposées par Gérard Genette a la relation hypertextuelle, seulement quatre ceuvres sur
les des étudiées remplissent ces critéres. Ce sont Bethsabé, Saill, Le Retour de [’enfant prodigue d’ André Gide et
L’Histoire de Tobie et de Sara de Paul Claudel. La réécriture se manifeste explicitement dans ces ceuvres: les
intrigues fictionnelles reprennent, du début a la fin, plus ou moins fidélement, les événements de I’hypotexte
biblique.

Dans le reste des ceuvres de notre corpus, la réécriture est plus implicite et se réalise essentiellement par le biais
des allusions. Aucune des ceuvres de Camus que nous avons étudiées ici ne contient le méme type de réécriture

167



massive que I’on trouve dans les ceuvres de Gide et de Claudel. Mais les ceuvres de Camus sont riches en allusions
bibliques qui, quoique plus implicites, visent maintes fois un passage précis de la Bible. La Chute revient par
exemple plusieurs fois sur ’histoire du Jean-Baptiste des Evangiles tout en transformant les thémes, les motifs, et
les valeurs du récit biblique.

Les pratiques hypertextuelles sont selon Genette un moyen pour I’auteur de modifier le sens de ’hypotexte. De
ce point de vue, la réécriture camusienne offre un objet d’étude fécond: Clamence, qui a lui-méme choisi de
s’appeler Jean-Baptiste, inverse le message du précurseur du Christ. Il n’est pas un témoin de la Lumiére, mais
témoigne des forces obscures de 1’Ame et des mauvais penchants de 1’étre humain. De méme, La Femme adultére
de Camus contient de nombreuses allusions au récit de I’adultére de I’Evangile selon Jean (Jn 4) tout en s’y
opposant. Le lecteur de la nouvelle de Camus est invité a s’identifier a 1’épouse malheureuse et a la comprendre.
Les événements cruciaux du récit, qui mettent en scéne ce que 1’Evangile appelle le péché d’adultére, sont racontés
comme une sorte de nouvelle naissance de 1’héroine.

Les pratiques hypertextuelles comme la transposition se conforment bien aussi a I’étude de la réécriture gidienne.
Gide a tendance a fixer son regard sur un détail de ’hypotexte biblique, qui devient dans sa réécriture le point
central de tout le récit. Parexemple, le théme principal du Retour de [’enfant prodigue tourne autour de I’envie et
du besoin de partir du fils prodigue, alors que dans la parabole biblique, cette envie de quitter la maison du pére
sert essentiellement & mettre en valeur ’amour et la miséricorde de Dieu. Dans le récit de Gide, partir et se libérer
du passé deviennent le message fondamental du récit. La Bible est avant tout un livre de morale, souvent
incompatible avec les aspirations de I’homme d’aujourd’hui, qui est poussé par la quéte des valeurs individuelles
et pour qui I’attachement au monde et au sensuel passe avant 1’attente d’une autre vie.

Euvres Citées

Bakhtine , Mikhail. La Poétique de Dostolevski(1929). Paris : Gallimard, 2006.

Barthes , Roland. << De I’ceuvre au texte>>. Le Bruissement de la langue. (1984) : 69-77

..................... <<Théorie du texte>>. Encyclopédie universalis 17 (1982-1989) : 1000.

..................... Systéme de la mode : Essais sur le systéme Sémiotique de la mode(1967). Paris : Seuil, 2008.
Claudel, Paul. L’ Annonce faite a Marie (1948). In Theatre , tome I, Paris : Gallimard, Bibliothéque de la Pléiade,
2011.

Camus, Albert. La Femme adultére (1957). In Euvres Complétes IV, 1957-1959. Paris : Gallimard, Bibliotheque
de la Pleaide, 2008.

.................. La Chute(1956). In (Euvres Complétes III, 1949-1956. Paris ; Gallimard, Bibliotheque de la
Pléiade, 2008.

Frye , Northrop. Anatomy of Criticism- Four Essays (1957). New Jersey: Seuil, 2008.

Genette , Gerard . Palimpsestes- La Littérature au second degré (1982). Paris : Seuil, 2008.

..................... Seuils (1987). Paris : Seuil, 2011.

Gide, André. La Porte Etroite (1909). Paris : Gallimard, 2005.

................ Bethsabé (1908). In Le Retour de I’enfant prodigue. Paris : Gallimard, 2001

Kristeva , Julia. La Révolution du langage poétique (1974). Paris : Seuil, 2004.

.................. Desire in Language. A Semoitic Approach to Literature and Art.New York : Columbia UP, 2009.
Riipa, Anne. Réécriture biblique Chez Paul Claudel, André Gide et Albert Camus. Faculté des Lettres. Université
d’Helsinki. Bureau de Reproduction de thése. Thése doctorale, 2003.

168



