
MULTIDISCIPLINARY JOURNAL OF MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES (MJMSS) VOL 2  NO. 1, 2025 (ISSN: 3043-6427; E-ISSN: 3043-6419),       

Indexed in Google Scholar (Email: mjmss242@gmail.com) Nnamdi Azikiwe University, Awka, Nigeria 
 

163 
 

LA LITTÉRATURE ET LA RELIGION : UNE ÉTUDE DE RÉÉCRITURE BIBLIQUE CHEZ 

PAUL CLAUDEL, ANDRÉ GIDE ET ALBERT CAMUS 

 

 

Odo, Victor Okwudili 

School of General Studies (French Unit), 

Michael Okpara University of Agriculture, Umudike 

08063376261 

victorokwy@gmail.com 

et 

Onuko, Theodora 

Department of Modern European Languages 

Nnamdi Azikiwe University, Awka 

07037233240 

t.onuko@unizik.edu.ng 

 

RESUME 

Cette communication vise à étudier la relation intertextuelle entre des œuvres fictionnelles de trois auteurs français 

et la Bible. Il s’agit de montrer, en s’appuyant sur les catégories de Gérard Genette, comment la Bible est réécrite 

par Paul Claudel, André Gide, et Albert Camus. Le degré de l’hypertextualité dans les œuvres étudiées va d’une 

réécriture massive à l’emploi des citations implicites. Chacun des textes fictionnels est aussi en relation 

paratextuelle avec le récit biblique : ce sont des textes narratifs ou dramatiques dont le titre déjà fait allusion aux 

Écritures. On examine trois formes du rapport au texte biblique et au christianisme : l’un est celui d’un  fervent 

catholique, le deuxième celui d’un incroyant d’une église protestante et le troisième celui d’un incroyant d’église 

catholique. La Bible réécrite par Claudel met en scène un christianisme affirmatif alors que les réécritures de Gide 

et de Camus sont au contraire de la religion chrétienne. 

Mots-clés: Paul Claudel, André Gide, Albert Camus, intertextualité, Bible, Gérard Genette 

 

INTRODUCTION 

Cette recherche moderne sur la littérature fait une grande place à l’intertextualité ou aux relations textuelles : que 

la littérature soit construite à partir de littérature est une idée répandue dans la critique moderne. Le principe de 

l’étude intertextuelle est que les textes littéraires n’acquièrent leur signification que lorsque l’on les situe dans un 

champ littéraire et culturel, c’est-à-dire par rapport à d’autres textes et à d’autres systèmes designification1. La  

recherche porte sur des œuvres littéraires qui font appel à plusieurs textes et sont traversés par d’autres textes. 

Dans notre étude, il s’agit d’examiner la relation intertextuelle entre des œuvres fictionnelles de trois auteurs 

français et la Bible. 

 

Petite histoire des auteurs 

Pour ce qui est des auteurs et des œuvres choisies, on a opéré une sélection : on étudie Albert Camus (1913–1960), 

André Gide (1869–1951) et Paul Claudel (1868–1955). Tout en étant des auteurs majeurs, lus et joués dans le 

monde entier2, ce sont des auteurs investis par la lecture de la Bible. Nombreux sont les auteurs du XXe siècle 

qui s’inspirent du livre saint des chrétiens et des juifs. Nous aurions pu également choisir par exemple : Jules 

Supervielle, Charles Péguy, Paul Valéry, Jean Grosjean, Michel Tournier, Éric-Emmanuel Schmitt, pour ne citer 

que quelques-uns d’entre eux. Le choix de Claudel, de Gide et de Camus se justifie par le fait que ces auteurs se 

situent différemment face au texte biblique. L’un est un fervent catholique, le deuxième un incroyant d’église 

protestante et le troisième un incroyant d’église catholique. Ainsi ont-ils des rapports contrastés au texte biblique. 

Un auteur qui fait référence à la Bible est aussi un lecteur du récit biblique. Il va de soi qu’un protestant ne lit pas 

la Bible de la même manière qu’un catholique. On va montrer que les valeurs et les préférences de ces auteurs 

marquent leurs relectures et leurs réécritures bibliques. 

 

L’œuvre de Claudel présente une différence considérable par rapport à celle de Gide et de Camus. Claudel est 

sans doute l’écrivain catholique français le plus important du XXe siècle. Il a consacré les vingt dernières années 

de sa vie à l’étude de la Bible, et les citations bibliques sont très présentes dans son œuvre. D’abord, l’auteur écrit 

ses pièces en versets qui imitent ceux de la Bible. En plus du grand nombre de citations implicites, l’œuvre 

comprend des allusions explicites sous forme de lectures de la Bible et des textes liturgiques. Ainsi l’écriture 

claudélienne se mêle-t-elle à celle de la Bible, d’où ce fameux souffle biblique de l’auteur. De même, ce qui 

caractérise les emprunts bibliques de Claudel est leur fonction essentielle, le fait qu’ils ne mettent pas en scène 

des détails du christianisme (qui témoignent souvent de la culture des différentes époques historiques de la Bible), 

mais les thèmes capitaux de la Bible et des vérités spirituelles de la religion chrétienne : la Résurrection, la 

Rédemption, le sacrifice du Christ, le péché. Claudel vise à représenter ce qui est au cœur du message de la Bible. 

mailto:victorokwy@gmail.com


MULTIDISCIPLINARY JOURNAL OF MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES (MJMSS) VOL 2  NO. 1, 2025 (ISSN: 3043-6427; E-ISSN: 3043-6419),       

Indexed in Google Scholar (Email: mjmss242@gmail.com) Nnamdi Azikiwe University, Awka, Nigeria 
 

164 
 

Quant à sa vie, on sait qu’après sa conversion (en 1887), il a été attiré par la vie monastique, mais sa retraite au 

monastère de Ligugé a été un échec. S’il a choisi d’être diplomate et écrivain, il l’a regretté. Dans les cercles 

diplomatiques et littéraires, il devait se sentir étranger. De même, ses protagonistes souffrent, de façon récurrente, 

du sentiment de se sentir étrangers à ce monde au bord de la déchristianisation : ils ont hâte d’aller au-delà du 

monde matériel et de prendre en même temps la défense de la société chrétienne. De façon générale, les références 

bibliques les plus importantes pour Claudel sont l’Apocalypse, les livres prophétiques et les psaumes. 

 

Gide a reçu une éducation calviniste marquée par la lecture individuelle de la Bible. Nombreuses sont les situations 

où le lecteur protestant de son œuvre reconnaît soit une critique, soit une défense de certaines caractéristiques de 

la religion réformée. Ce que l’auteur s’oppose n’est pas le christianisme en soi, mais l’interprétation que certains 

en font. Son œuvre remet notamment en question une éducation religieuse qui ne tient pas compte du 

développement individuel et personnel de l’homme. D’autre part, Gide semble valoriser certaines notions propres 

au protestantisme : le rapport direct et aisé de l’homme avec Dieu, ainsi que la sincérité et l’honnêteté envers les 

autres et soi-même. Dans l’imaginaire gidien, l’homme a souvent une mauvaise conscience et éprouve des 

scrupules ; pour y remédier, il se confesse. La confession est une sorte de communication entre Dieu et l’homme 

mais aussi une forme d’introspection par excellence qui caractérise le mieux l’écriture gidienne. Pour Gide, les 

récits bibliques les plus importants sont les histoires masculines de l’Ancien Testament, comme celle de Saül et 

de David, par le biais desquelles il arrive à traiter le thème de l’homosexualité ainsi que les problèmes du moi. La 

préférence homosexuelle et l’écriture du moi constituent le fil rouge de l’écriture gidienne et commandent en 

même temps les réécritures bibliques de l’auteur. On ne trouve pas les grands thèmes de l’Évangile, tel que 

l’amour du prochain, le mystère de la pauvreté, ou la valorisation de l’enfance dans l’œuvre gidienne car, l’auteur 

ne conserve du texte biblique que ce qu’il veut entendre. De ces trois auteurs, c’est Camus, non-croyant, 

agnostique, qui a le rapport le plus distant à la Bible. Son œuvre pose cependant la question de savoir comment 

être juste dans un monde sans Dieu. Sa réflexion passe aussi par un recours à la Bible. C’est dans un monde qui 

refuse le surnaturel et qui aspire uniquement à ce qui est rationnel que vivent les personnages de ses œuvres. 

L’œuvre témoigne d’une certaine religion : la religion est vue comme un phénomène qui n’arrive pas à résoudre 

le problème d’une manière pacifique. Néanmoins, la pensée de Camus est traversée par un questionnement 

profond sur le sacré4, qui se réalise entre autres par une méditation sur le mystère de la vie et par la recherche du 

bien et du mal dans un monde absurde. Ce qui manque à Camus et à Gide, c’est la compréhension du mystère 

pascal, c’est-à-dire le mystère de la résurrection. Seul Claudel se montre attentif au sens spirituel du texte biblique. 

Pour Gide et Camus, la Bible est surtout un livre de morale. Dans la partie II de notre travail, on présentera plus 

en détail les auteurs et leurs relations particulières à la Bible et au christianisme. 

 

RELATIONS TEXTUELLES 

Notre objectif est de présenter la théorie de l’intertextualité dans ce travail. On introduit les diverses interprétations 

du concept d’intertextualité qui visent toutes la présence d’un texte antérieur reflété dans un autre texte mais 

l’appellent et l’approchent de manières différentes. On tient de répondre à la question de savoir comment se 

distinguent entre elles à priori les conceptions de Julia Kristeva, de Gérard Genette ainsi que celles de Kiril 

Taranovsky sur le rapport intertextuel des textes littéraires. 

 

Cet article sert aussi à introduire quelques caractéristiques de l’intertextualité biblique. Avant de définir et 

d’aborder les notions telles que l’intertextualité de Kristeva, la transtextualité et l’hypertextualité de Genette ainsi 

que la subtextualité de Taranovsky, ily a lieu de présenter et de préciser la notion de texte. Celle-ci a, d’une certaine 

manière, remplacé celle de littérature dans les années 1960, c’est-à-dire à l’époque où le structuralisme a vu le 

jour en France. Depuis, la littérature se trouve en effet concurrencée par d’autres systèmes de signification parmi 

lesquels elle n’a pas de place privilégiée. Le travail de chercheurs comme Roland Barthes, Jacques Derrida, 

Jacques Lacan, Michel Foucault, Gilles Deleuze a amené la modification de la notion de littérature et la 

valorisation de l’opposition texte versus œuvre. 

 

À l’heure actuelle, le texte en est venu à signifier toutes les pratiques signifiantes, de la musique jusqu’à la mode. 

Barthes, par exemple, a commencé à analyser la mode de la même manière que les œuvres classiques. Comme le 

constate Laura Leraillez dans un article sur Kristeva, l’anthropologie, la philosophie, la psychanalyse, la 

sociologie, la linguistique et la sémiotique sont toutes intéressées par des systèmes de signification dont l’homme 

se sert pour symboliser, communiquer et parler de sa culture(46). En effet, étymologiquement, « texte » veut dire 

« tissu » ; « trame ». Que les textes polysémiques et pluriels aient pris la place occupée traditionnellement par les 

œuvres closes ou classiques dans les études de littérature et que le texte soit devenu « un espace situé hors des 

limites de l’expression et de la représentation, un domaine linguistique illimité où se produit perpétuellement le 

sens », les réécritures bibliques de Gide, Claudel et Camus en sont la preuve aussi, car elles consistent à relier et 

à faire dialoguer les mythes et les récits bibliques avec la culture de leur époque. 

 



MULTIDISCIPLINARY JOURNAL OF MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES (MJMSS) VOL 2  NO. 1, 2025 (ISSN: 3043-6427; E-ISSN: 3043-6419),       

Indexed in Google Scholar (Email: mjmss242@gmail.com) Nnamdi Azikiwe University, Awka, Nigeria 
 

165 
 

Intertextualité, transtextualité 

C’est l’étude de Bakhtine, intitulée La Poétique de Dostoïevski, parue en 1963, sur le roman polyphonique de 

Dostoïevski, qui ouvre d’une certaine façon le texte au contexte intertextuel en critiquant « le récit monologique 

traditionnel, dans lequel triomphe la seule voix de l’auteur, et en se concentrant sur le dialogisme – à savoir, la 

coexistence, au sein d’un même texte, de discours très divers » (49). Six ans plus tard, en 1969, Julia Kristeva 

emploie le terme d’intertextualité pour la première fois dans son essai sur Bakhtine « Le mot, le dialogue et le 

roman ». Tout en suivant la pensée de Bakhtine, Kristeva définit l’intertextualité comme un processus dynamique 

entre l’auteur, le récepteur et le contexte culturel (51). Dans La Révolution du langage poétique, paru en 1974, 

Kristeva affiche sa définition en déterminant « le terme d’intertextualité comme la transposition d’un ou de 

plusieurs systèmes de signes en un autre »(52). En résumé, l’intertextualité de Kristeva n’a pas vraiment grand-

chose à voir avec le rapport entre des textes individuels, mais son objectif est plutôt de montrer comment la 

littérature est créée et comment elle se constitue parmi des univers pluriels et hétérogènes. Ainsi, lorsqu’on dit 

qu’un texte individuel est intertextuel, cela ne veut pas dire uniquement que ce texte est joint à un autre à travers 

des traces concrètes, au contraire, cela signifie que toute œuvre se constitue 

à travers les autres. Selon Kristeva, le processus de lecture a plus d’importance que le processus d’écriture de 

l’auteur dans la création de liens et de rapports entre une œuvre et d’autres qui l’ont précédée ou suivie. Par 

conséquent, dans une étude intertextuelle, ce n’est pas l’intention seule de l’auteur qui compte, ce sont également 

les perceptions parle lecteur des traces d’autres textes. L’intérêt de toute recherche intertextuelle est d’étudier 

comment la cohabitation des textes produit de nouvelles significations. 

 

Pour appliquer la notion d’intertextualité de Kristeva à l’analyse textuelle, les travaux de chercheurs tels que 

Gérard Genette, Kiril Taranovsky et Michael Riffaterre ont apporté une contribution importante. La notion 

genettienne de transtextualité en est un exemple par excellence. Dans Palimpsestes – La Littérature au second 

degré, l’auteur définit la transtextualité, ou transcendance textuelle du texte, par tout ce qui met un texte en 

relation, manifeste ou secrète, avec d’autres textes. La transtextualité est donc selon lui un terme général qui 

englobe toutes sortes de relations textuelles où« l’on voit un texte se superposer à un autre qu’il ne dissimule pas 

mais laisse voir par Julia Kristeva, La Révolution du langage poétique (59).Ce n’est pas nécessaire pas employer 

le terme d’intertextualité lorsqu’il est question de l’étude génétique ou d’étude des influences. Kristeva souligne 

aussi l’importance de cette distinction. À l’heure actuelle, on est conscient du fait que la littérature se fait de 

littérature, et que l’originalité de l’œuvre n’est pas le résultat de son indépendance. L’intertextualité est un 

phénomène accepté et inévitable. Pekka Pesonen, chercheur finlandais, spécialiste de la littérature russe, signale 

à ce sujet qu’en tant qu’intertextuel, le texte moderniste donne la possibilité à plusieurs types d’approches 

idéologiques. Tout texte contient des références à son contexte culturel, même à travers la négation : il est possible 

que l’œuvre soit née pour critiquer untexte ou un style précédents, mais cela n’empêche qu’elle ait un lien 

intertextuel avec l’objet critiqué. Le terme paléographique palimpseste sert de métaphore des relationstextuelles 

dans son œuvre. La transtextualité genettienne se subdivise en cinq catégories dans un ordre « approximativement 

croissant d’abstraction »(60). Les différents types de relations transtextuelles sont les suivants : inter-, para-, 

méta-, archi- et hypertextualité. Ilapparaît donc que l’intertextualité, explorée et nommée en premier par Julia 

Kristeva, est« seulement » une sous-catégorie dans le système de transtextualité de Genette. D’ailleurs, la 

signification de ce fameux terme d’intertextualité lancé par Kristeva n’est pas tout à fait la même chez Genette. 

Genette définit l’intertextualité « d’une manière sans doute restrictive, par une relation de coprésence entre deux 

ou plusieurs textes, c’est-à-dire, par la présence effective d’un texte dans un autre » (61). Les pratiques de la 

citation (un emprunt très explicite et littéral avec guillemets, avec ou sans référence précise), du plagiat (un 

emprunt moins explicite et moins canonique, non déclaré mais encore littéral) et de l’allusion (un énoncé dont la 

pleine intelligence suppose la perception d’un rapport entre lui et un autre auquel elle renvoie) sont en effet pour 

lui des exemples de l’intertextualité par excellence, puisqu’elles témoignent de la présence locale d’un texte dans 

un autre. Genette qui développe l’emploi des pratiques textuelles qui unissent deux textes ne s’intéresse pas à la 

transcendance qui unit le texte à la réalité extratextuelle, c’est-à-dire, à la capacité qu’à la littérature de joindre 

(par le biais des allusions, de la citation et du plagiat) des phénomènes et des choses de la vie réelle dans l’univers 

fictionnel d’une œuvre. Il n’a pas pour but de montrer que l’auteur qui se sert des intertextes bibliques réfléchit 

sur le christianisme. Quant à nous, nous partons de l’hypothèse que les pratiques intertextuelles sont un bon moyen 

pour l’auteur d’introduire dans son texte des phénomènes littéraires, historiques ou actuels de son époque. Dans 

cette étude, nous envisageons les allusions bibliques comme une porte qui donne accès à l’étude des histoires de 

la Bible et à quelques aspects du christianisme par le biais de la littérature profane. 

 

En ce qui concerne les approches des relations textuelles de Kristeva d’une part et de Genette de l’autre, on peut 

constater que la première rattache étroitement Gérard Genette, Palimpsestes – La Littérature au second degré( 

556).Le palimpseste (lat. palimpsestus, gr. palimpsêstos) est selon la définition du Petit Robert « un parchemin 

manuscrit dont on a effacé la première écriture pour pouvoir écrire un nouveau texte ».  



MULTIDISCIPLINARY JOURNAL OF MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES (MJMSS) VOL 2  NO. 1, 2025 (ISSN: 3043-6427; E-ISSN: 3043-6419),       

Indexed in Google Scholar (Email: mjmss242@gmail.com) Nnamdi Azikiwe University, Awka, Nigeria 
 

166 
 

L’intertextualité aux questions de construction de significations langagières, à la théorisé méiotique des signes et 

du sens et à la sémiosis des unités signifiantes du texte, alors que le second propose une approche pragmatique 

qui lie l’intertextualité à l’apoétique des textes et fournit une méthode d’analyse littéraire concrète pour étudier la 

littérature au second degré. Pour saisir les références plus discrètes, et plus fines, quine relèvent pas de 

l’hypertextualité au sens genettien, nous aurons également recours à la thèse de Tuomo Lahdelma qui est une 

étude minutieuse des différentes techniques de l’allusion. Bref, nous tâchons de montrer que diverses références 

bibliques, qui se produisent sous formes d’allusions plus ou moins implicites ou qui relèvent de la réécriture plus 

manifeste, permettent en effet à l’auteur de construire un dialogue avec les récits de la Bible et avec la tradition 

chrétienne. 

  

Para-, méta- et architextualité Seuils, autre œuvre critique de Genette qu’on a citée dans l’introduction, poursuit 

la réflexion engagée par l’auteur dans Palimpsestes sur les relations textuelles en se concentrant principalement 

sur le second type de transcendance textuelle qu’il nomme paratextualité. On a défini ce type de relation textuelle 

dans l’introduction. Et on a également montré que les paratextes, publics et privés, ont un rôle dans l’interprétation 

des textes. Si l’œuvre fictionnelle porte un titre qui renvoie à la Bible et que le lecteur s’en rende compte, cela 

peut d’emblée guider la compréhension du texte ainsi que son interprétation. L’une des fonctions des paratextes 

est effectivement de dévoiler la nature hypertextuelle de l’œuvre. Lorsque l’auteur donne un nom biblique à son 

œuvre de fiction, comme Bethsabé, ou Le Repos du septième jour, cela signifie que ces ouvrages prennent appui 

sur un autre texte. Comme nous venons de le préciser dans l’introduction, on a effectivement choisi pour cette 

étude des œuvres littéraires, dramatiques ou narratives, dont déjà le titre laisse suggérer le lien avec les histoires 

de la Bible.La métatextualité est la relation de commentaire et de critique. Il s’agit de cas où le texte ultérieur 

parle du texte antérieur (précédent). Ainsi toute la critique textuelle entre-t-elle dans la catégorie de la 

métatextualité. Le texte même qu’on ecrit  ici(64) Tuomo Lahdelma, Vapahtajaa etsimässä. Evankeliumit Endre 

Adyn lyriikan subtekstinä vuoteen 1908,Jyväskylä, Jyväskylän yliopisto, 1986. Le titre de la thèse de Lahdelma 

pourrait se traduire en français par “À la recherche du Sauveur” est en relation métatextuelle avec les œuvres de 

Gide, de Claudel et de Camus, prises en analyse dans cette étude. D’autre part, une œuvre de fiction peut aussi 

avoir une relation métatextuelle, donc critique, avec un autre texte, fictionnel ou réel. Les œuvres de Camus et de 

Gide fonctionnent aussi comme des métatextes de la Bible, car elles se montrent critiques à son égard, du moins 

à l’interprétation canonisée de la Bible, comme nous allons le voir dans nos analyses. 

 

Quant à l’architextualité, c’est cette relation textuelle que met en place le titre générique sur la page de titre d’un 

ouvrage littéraire. Les indications génériques « Roman »,« Récit », « Poèmes » indiquent donc la relation 

architextuelle. Ce type de relation transtextuelle comprend l’ensemble des catégories générales – types de 

discours, modes d’énonciation, genres littéraires, etc. – dont relève chaque texte singulier. Selon Genette,« la 

perception générique  oriente et détermine dans une large mesure l’ “horizon d’attente” du lecteur, et donc la 

réception de l’œuvre ». Lorsque le lecteur lit un livre qui porte l’indication « roman », il s’attend effectivement à 

retrouver des stéréotypes romanesques : les personnages, la narration et l’intrigue. D’autre part, Genette signale 

que la détermination du statut générique d’un texte est plus l’affaire du lecteur, du critique, du public que celle du 

texte. Les différents lecteurs du texte peuvent récuser le statut revendiqué par voie de paratexte. 

 

L’architextualité de Genette se rapproche de la conception des conventions d’écriture de Northrop Frye. Selon ce 

dernier, ce sont les conventions d’écriture et le canon littéraire qui unifient les textes littéraires. Son travail a 

permis de prendre conscience du fait que certains traits universels sont toujours présents dans la littérature. Frye 

estime par exemple que chaque genre littéraire possède sa manière spécifique de produire la représentation 

existentielle. Ainsi, toutes les tragédies se ressemblent-t-elles plus ou moins ; un écrivain mythologique se profile 

par rapport aux autres puisqu’il est censé reprendre des schémas, par exemple, mythiques dans son œuvre, afin 

d’écrire des romans mythologiques. 

 

L’auteur qui réécrit des versets de la Bible est souvent également influencé par le genre de l’histoire de la Bible 

qu’il reprend. Pour illustrer ces idées, on doit tenir compte d’un exemple de 

Bethsabé de Gide. Quand  le David gidien prie, sa prière renvoie à celle de David dans la Bible, et à d’autres 

prières figurant par exemple dans le livre des Psaumes. La ressemblance n’est pas seulement due aux références 

bibliques, mais se manifeste aussi pour la simple raison que toutes les prières se ressemblent par leur forme : elles 

partagent, par exemple, l’usage fréquent des verbes à l’impératif. De même, l’analyse de L’Annonce faite à Marie 

montre que la pièce de Claudel ne contient pas seulement des allusions bibliques, mais est aussi en relation 

architextuelle avec le récit des saints : le parcours du protagoniste, ses pensées, ainsi que sa capacité de produire 

un miracle font d’elle une sainte. 

 

 

 



MULTIDISCIPLINARY JOURNAL OF MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES (MJMSS) VOL 2  NO. 1, 2025 (ISSN: 3043-6427; E-ISSN: 3043-6419),       

Indexed in Google Scholar (Email: mjmss242@gmail.com) Nnamdi Azikiwe University, Awka, Nigeria 
 

167 
 

Transpositions formelles 

Les transpositions formelles visent à réduire ou à augmenter un texte littéraire. Genette fait marquer qu’une œuvre 

ne peut être ni réduite ni agrandie sans subir d’autres modifications plus essentielles, car « nul ne peut se flatter 

d’allonger un texte sans y ajouter du texte, et donc du sens »Reste que, pour la plupart des transpositions formelles 

(traduction, résumé, versification), les modifications sémantiques sont généralement « involontaires et subies, de 

l’ordre de l’effet pervers plutôt que de la visée intentionnelle » (83). En fait, un traducteur ou l’auteur d’un résumé 

ne se propose pas en général de modifier le contenu de l’hypotexte. Dans les diverses formes d’augmentation en 

revanche, ou dans la transfocalisation, la visée apparaît plus complexe : raconter « la même histoire » selon un 

autre point de vue modifie automatiquement aussi la résonance psychologique. C’est ce qui se passe très souvent 

dans les réécritures des histoires de la Bible par Gide, puisque l’auteur a tendance à valoriser le point de vue des 

protagonistes bibliques que les narrateurs bibliques ne décrivent souvent que de l’extérieur (pour renforcer la 

portée universelle des histoires de la Bible). Ces transformations formelles liées à la narration nous intéressent 

particulièrement. Dans Bethsabé, le point de vue est par exemple celui de David, contrairement à la version de la 

Bible où le récit est hétérodiégétique. Quant à notre analyse, la substitution de point de vue est à concevoir non 

seulement au sens technique(focalisation narrative), mais aussi au sens thématique et diégétique : par exemple 

Alissa ,protagoniste de La Porte étroite, qui prend au pied de la lettre les histoires de la Bible. D’après Genette, 

le roman Gaspard, Melchior et Balthazar de Michel Tournier relève de l’augmentation généralisée, combinaison 

de l’extension thématique et de l’expansion stylistique. La part de l’extension, augmentation thématique par 

addition massive, consiste en la représentation du quatrième mage Taor, dont l’hypotexte ne nous dit rien. Et la 

part de l’expansion, procédé consistant à doubler ou à tripler la longueur de chaque page de l’hypotexte, est 

représentée par l’évocation du règne d’Hérode, et par la biographie prêtée à chacun des quatre rois. Tournier 

invente toute une histoire autour des destins de ces quatre rois, qui sont anonymes dans l’Évangile selon Matthieu. 

Il s’attarde dans les questions qui les hantent tous et dont la réponse va se cristalliser dans la rencontre avec Jésus. 

Selon la conception de Gérard Genette, la visée de la transfocalisation est de modifier le point de vue narratif, 

c’est-à-dire la focalisation du récit. 

 

Genette signale qu’elles relèvent au moins partiellement, « de la transposition au sens le plus fort, ou transposition 

(ouvertement) thématique. S’identifie aux personnages bibliques de façon à finir par adopter leur point de vue, ce 

qui n’est pas sans créer des confusions. Il lui arrive de se situer à la place des anciens Hébreux qui n’ont pas réussi 

à atteindre de leur vivant la terre que Dieu leur avait promise. La transvocalisation est aussi une transposition 

formelle. Elle consiste à donner la parole à une personne qui ne l’a pas dans l’hypotexte (86). Dans Bethsabé de 

Gide, la parole est donnée plusieurs fois à Joab, le chef de l’armée du roi, contrairement au récit biblique de la 

faute de David. 

 

De même, la transformation générique de l’hypotexte nous paraît une transposition formelle par excellence. Nous 

nous poserons la question de savoir par quels moyens l’auteur est parvenu ou non par exemple à dramatiser le 

texte sacré. Cette question ‘impose lorsqu’on étudie la réécriture biblique de Claudel, qui transforme très souvent 

le texte sacré en un drame (87). Si le texte sacré use de techniques narratives ou descriptives, la transposition au 

théâtre ne va pas de soi. Quand le texte sacré emprunte lui-même des voies dialogiques, ce qui est assez 

fréquemment le cas, il est clair que l’opération pose moins de difficultés. La Bible n'a en effet cessé de faire 

dialoguer Yahvé et Israël, Jésus et ses disciples ou les foules qui les accompagnent. 

 

CONCLUSION 

L’analyse des œuvres de Claudel, de Gide et de Camus, qui sont toutes en relation paratextuelle avec la Bible, 

nous a montré que chacun de nos auteurs se rapporte à un texte, à un personnage, à un événement de la Bible ou 

à un problème traité dans un passage de l’Ancien ou du Nouveau Testament. De manière générale, l’emploi du 

matériau biblique par ces auteurs comprend un grand nombre d’emprunts bibliques non signalés, autrement dit, 

les répliques, les pensées, les comportements des personnages, etc. évoquent de multiples versets bibliques 

appartenant à différents passages de la Bible et pas seulement à celui qui se trouve plus précisément au coeur de 

la réécriture de l’auteur. Par exemple, si l’intertexte principal de La Chute est le récit de saint Jean-Baptiste, cela 

n’empêche pas que l’œuvre contienne de nombreuses allusions renvoyant à d’autres passages de la Bible, 

notamment à la Genèse, et à la pensée de saint Paul. 

Si l’on cherche des textes littéraires qui correspondent « parfaitement », c’est-à dire de manière exemplaire, aux 

critères et aux conditions imposées par Gérard Genette à la relation hypertextuelle, seulement quatre œuvres sur 

les des étudiées remplissent ces critères. Ce sont Bethsabé, Saül, Le Retour de l’enfant prodigue d’André Gide et 

L’Histoire de Tobie et de Sara de Paul Claudel. La réécriture se manifeste explicitement dans ces œuvres: les 

intrigues fictionnelles reprennent, du début à la fin, plus ou moins fidèlement, les événements de l’hypotexte 

biblique. 

Dans le reste des œuvres de notre corpus, la réécriture est plus implicite et se réalise essentiellement par le biais 

des allusions. Aucune des œuvres de Camus que nous avons étudiées ici ne contient le même type de réécriture 



MULTIDISCIPLINARY JOURNAL OF MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES (MJMSS) VOL 2  NO. 1, 2025 (ISSN: 3043-6427; E-ISSN: 3043-6419),       

Indexed in Google Scholar (Email: mjmss242@gmail.com) Nnamdi Azikiwe University, Awka, Nigeria 
 

168 
 

massive que l’on trouve dans les œuvres de Gide et de Claudel. Mais les œuvres de Camus sont riches en allusions 

bibliques qui, quoique plus implicites, visent maintes fois un passage précis de la Bible. La Chute revient par 

exemple plusieurs fois sur l’histoire du Jean-Baptiste des Évangiles tout en transformant les thèmes, les motifs, et 

les valeurs du récit biblique. 

 

Les pratiques hypertextuelles sont selon Genette un moyen pour l’auteur de modifier le sens de l’hypotexte. De 

ce point de vue, la réécriture camusienne offre un objet d’étude fécond: Clamence, qui a lui-même choisi de 

s’appeler Jean-Baptiste, inverse le message du précurseur du Christ. Il n’est pas un témoin de la Lumière, mais 

témoigne des forces obscures de l’âme et des mauvais penchants de l’être humain. De même, La Femme adultère 

de Camus contient de nombreuses allusions au récit de l’adultère de l’Évangile selon Jean (Jn 4) tout en s’y 

opposant. Le lecteur de la nouvelle de Camus est invité à s’identifier à l’épouse malheureuse et à la comprendre. 

Les événements cruciaux du récit, qui mettent en scène ce que l’Évangile appelle le péché d’adultère, sont racontés 

comme une sorte de nouvelle naissance de l’héroïne. 

 

Les pratiques hypertextuelles comme la transposition se conforment bien aussi à l’étude de la réécriture gidienne. 

Gide a tendance à fixer son regard sur un détail de l’hypotexte biblique, qui devient dans sa réécriture le point 

central de tout le récit. Parexemple, le thème principal du Retour de l’enfant prodigue tourne autour de l’envie et 

du besoin de partir du fils prodigue, alors que dans la parabole biblique, cette envie de quitter la maison du père 

sert essentiellement à mettre en valeur l’amour et la miséricorde de Dieu. Dans le récit de Gide, partir et se libérer 

du passé deviennent le message fondamental du récit. La Bible est avant tout un livre de morale, souvent 

incompatible avec les aspirations de l’homme d’aujourd’hui, qui est poussé par la quête des valeurs individuelles 

et pour qui l’attachement au monde et au sensuel passe avant l’attente d’une autre vie. 

 

 

Œuvres Citées 

 

Bakhtine , Mikhaïl. La Poétique de Dostoïevski(1929). Paris : Gallimard, 2006. 

Barthes , Roland. << De l’œuvre au texte>>. Le Bruissement de la langue. (1984) : 69-77 

………………... <<Théorie du texte>>. Encyclopédie universalis 17 (1982-1989) : 1000. 

………………… Système de la mode : Essais sur le système Sémiotique de la mode(1967). Paris : Seuil, 2008. 

Claudel, Paul. L’Annonce faite a Marie (1948). In Theatre , tome II, Paris : Gallimard, Bibliothèque de la Pléiade, 

2011. 

Camus, Albert. La Femme adultère (1957). In Œuvres Complètes IV, 1957-1959. Paris : Gallimard, Bibliotheque 

de la Pleaide, 2008. 

……………… La Chute(1956). In Œuvres Complètes III, 1949-1956. Paris ; Gallimard, Bibliothèque de la 

Pléiade, 2008. 

Frye , Northrop. Anatomy of Criticism- Four Essays (1957). New Jersey: Seuil, 2008. 

Genette , Gerard . Palimpsestes- La Littérature au second degré (1982). Paris : Seuil, 2008. 

………………... Seuils (1987). Paris : Seuil, 2011. 

Gide, André. La Porte Etroite (1909). Paris : Gallimard, 2005. 

……………. Bethsabé (1908). In Le Retour de l’enfant prodigue. Paris : Gallimard, 2001 

Kristeva , Julia. La Révolution du langage poétique (1974). Paris : Seuil, 2004. 

……………… Desire in Language.  A Semoitic Approach to Literature and Art.New York : Columbia UP, 2009. 

Riipa, Anne. Réécriture biblique Chez Paul Claudel, André Gide et Albert Camus. Faculté des Lettres. Université 

d’Helsinki. Bureau de Reproduction de thèse. Thèse doctorale, 2003. 

 

 

 

 

 


